
ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

176 

 
 
 
 
 

ӘОЖ 316.334:81; МҒТАР 16.21.27 

https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283 
 

Г.Е. ДҤЙСЕН
1
, Б.М. СҤЙЕРҚҦЛ

2
, Қ.А. ҚЫДЫРБАЙ

3✉*
 

1
PhD докторант, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті  

(Қазақстан, Алматы қ.), e-mail: gulzadaduisen@mail.ru  
2
филология ғылымдарының докторы, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті 

 (Қазақстан, Алматы қ.), e-mail: billionairebota@gmail.com  
3
PhD, Нұр-Мүбарак университеті 

(Қазақстан, Алматы қ.), e-mail: afira-62@mail.ru  

 

ЭТНИКАЛЫҚ ЖӘНЕ МӘДЕНИ БІРЕГЕЙЛІКТІ ҚАЛЫПТАСТЫРУДАҒЫ 

АГИОАНТРОПОНИМДЕРДІҢ РӚЛІ  

 

Аңдатпа. Мақалада агиоантропонимдердің этникалық және мәдени бірегейлікті 

қалыптастырудағы рӛлі және қазіргі тҥркі халықтарында қолданылуы қарастырылады. Тҥркі 

халықтарының тҧрмыс-тіршілігі, таным-тҥсінігі, салт-дәстҥрі, дҥниетанымы, эстетикалық талғамы, 

сезімінің, ой-санасының, қҧндылықтары мен наным-сенімдерінің маңызды элементі болып 

табылатын агиоантропонимдер мәдениет пен дәстҥрлі қҧндылықтарды тасымалдаушы қҧрал. Есім 

маңызды әлеуметтік нышан, ол жеке тҧлғаның элементі ретінде ғана емес, сонымен бірге діни және 

мәдени мҧраның кӛрсеткіші ретінде ӛте бағалы. Тҥркі халықтарының ат қоюға байланысты кӛптеген 

салт-дәстҥрлерінің рухани тамыры тереңде жатыр. Орта ғасырларда ат қою дәстҥрі кӛшпелі 

болмыска тән ой-сана мен таным ӛрiстің, ислам ықпалы және тҥркі мәдениетінің тоғысуы 

нәтижесінде қалыптасты. Сондықтан, агиоантропонимдердің ҧлт санасындағы ізін анықтау, бҥгінгі 

ахуалының дәстҥрлі негізіне сай қалыптасуына ықпал ету, осы екеуінің негізінде теолингвистикалық 

ерекшеліктерін айқындау бҧл зерттеудің нысанына айналып отыр.  

Зерттеуде агиоантропонимдер әлеуметтік наным-сенімдерді қалыптастыратын элемент, 

әлеуметтік және рухани контексте этникалық бірегейлікті сақтайтын қҧндылық ретінде 

қарастырылды. Агиоантропонимдер тҥркі-ислам дҥниетанымының мәдени, діни және әлеуметтік 

тҧрғыдағы сабақтастығын қамтамасыз ете отырып, ӛткен мен бҥгін арасындағы кӛпір қызметін 

атқарады және этникалық сана мен мәдени жадыны қалыптастыру ҥлесін айқындайды. Зерттеудің 

мақсаты – мәдени мҧраны сақтаудағы және жаһандық мәдени байланыстарды дамытудағы 

агиоантропонимдердің рӛлін қарастыру. Исламға дейінгі тҥркілердің ат қою дәстҥрін қарастыра 

отырып, агиоантропонимдердің ислам дінін қабылдауымен қалай кең тарағаны қарастырылды. 

Қазіргі агиоантропонимдердің мағынасы мен қолданылуы социологиялық зерттеулер арқылы 

талданды. Зерттеу мақсатына сай қҧрастырылған сҧрақтар арқылы агиоантропонимдердің қолданылу 

қарқыны сараланды.  

Кілт сӛздер: тҥркі халықтары, агиоантропоним, этникалық сана, мәдени қҧндылық, рухани 

сабақтастық, этномәдени дәстҥр.  

 

  

                                                           

* Бізге дұрыс сілтеме жасаңыз: 
Дҥйсен Г.Е., Сҥйерқҧл Б.М., Қыдырбай Қ.А. Этникалық және мәдени бірегейлікті қалыптастырудағы 

агиоантропонимдердің рӛлі // Ясауи университетінің хабаршысы. – 2025. – №4 (138). – Б. 176–186. 

https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283 

*Cite us correctly: 

Duisen G.E., Suierqul B.M., Qydyrbai Q.A. Etnikalyq zhane madeni bіregeilіktі qalyptastyrudagy 

agioantroponimderdіn rolі [The Role of Agioanthroponyms in Shaping Ethnic and Cultural Identity] // Iasaui 

universitetіnіn habarshysy. – 2025. – №4 (138). – B. 176–186. https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-

0686.283 
 

Мақаланың редакцияға тҥскен кҥні 15.04.2025 / жарияланған кҥні 30.12.2025 

https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283
mailto:gulzadaduisen@mail.ru
mailto:billionairebota@gmail.com
https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283
https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283
https://doi.org/10.47526/2025-4/2664-0686.283
https://orcid.org/0000-0003-1977-8819
https://orcid.org/0000-0002-0472-8686
https://orcid.org/0000-0002-9958-520X
https://orcid.org/0000-0003-1977-8819
https://orcid.org/0000-0002-0472-8686
https://orcid.org/0000-0002-9958-520X
https://orcid.org/0000-0003-1977-8819
https://orcid.org/0000-0002-0472-8686
https://orcid.org/0000-0002-9958-520X


ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

177 

 
 
 
 
 

G.E. Duisen
1
, B.M. Suiyerkul

2
, Q.A. Qydyrbai 

1
PhD Doctoral Student, 

 
Al-Farabi Kazakh National University 

(Kazakhstan, Almaty), e-mail: gulzadaduisen@mail.ru  
2
Doctor of Philology, Al-Farabi Kazakh National University 

(Kazakhstan, Almaty), e-mail: billionairebota@gmail.com 
3
PhD, Nur-Mubarak University  

(Kazakhstan, Almaty), e-mail: afira-62@mail.ru  

 

The Role of Agioanthroponyms in Shaping Ethnic and Cultural Identity 

 

Abstract. This study examines the role of agioanthroponyms in shaping ethnic culture and identity, 

and their use among modern Turkic peoples. The impact of agioanthroponyms on ethnic consciousness and 

cultural memory is particularly noteworthy. Agioanthroponyms, which serve as the primary source of 

reflecting Turks‘ lifestyles, traditions, worldviews, knowledge, aesthetic preferences, consciousness, 

emotions, thoughts, values, and beliefs, facilitate the transmission of culture and values. Throughout history, 

agioanthroponyms have not only been an element of personal identity but have also played an important role 

in the transmission of social and spiritual values. Many of the customs and traditions in modern societies 

have deep historical roots. The tradition of naming among the Turkic peoples was formed as a result of the 

intersection of mentality and knowledge, characteristic of nomadic existence, Islamic influence, and Turkic 

culture. For this reason, agioanthroponyms have become the subject of this cognitive study in the context of 

language, religion, and culture. 

Agioanthroponyms are considered both an element that shapes social beliefs and a value that protects 

ethnic identity in a social and spiritual context. Therefore, the contribution of agioanthroponyms to the 

formation of ethnic consciousness and cultural memory within the Turkic-Islamic framework, as well as the 

function of these names as a religious and cultural bridge, is revealed. The article aims to examine the role of 

agioanthroponyms in the preservation of cultural heritage and the development of global cultural relations. 

While reviewing the naming traditions of the pre-Islamic Turks, the process by which agioanthroponyms 

became widespread with the acceptance of Islam is also discussed in detail. The meaning and use of 

agioanthroponyms in modern Turkic peoples are analyzed in the light of sociological research and surveys. 

The usage rates of agioanthroponyms are investigated by asking questions designed in accordance with the 

purpose of the study. It is emphasized that agioanthroponyms are not only a reflection of religious 

commitments in the Turkic-Islamic worldview but also an important element in social solidarity and the 

preservation of cultural heritage.  

Keywords: Turkic peoples, agioanthroponyms, ethnic consciousness, cultural value, spiritual 

continuity, ethnocultural tradition. 

 

Г.Е. Дҥйсен
1
, Б.М. Сҥйерқҧл

2
, К.А. Кыдырбай

3
 

1
PhD докторант, Казахский национальный университет имени аль-Фараби 

(Казахстан, г. Алматы), e-mail: gulzadaduisen@mail.ru 
2
доктор филологических наук, Казахский национальный университет имени аль-Фараби  

(Казахстан, г. Алматы), e-mail: billionairebota@gmail.com 
3
PhD, Университет Нур-Мубарак 

(Казахстан, г. Алматы), e-mail: afira-62@mail.ru  

 

Роль агиоантропонимов в формировании этнической и культурной идентичности 

 

Аннотация. В статье рассматривается роль агиоантропонимов в формировании этническиой 

культуры и идентичности, а также их использование в современных тюркских народах. Особого 

внимания заслуживает влияние агиоантропонимов на этническое сознание и культурную память. 

Агиоантропонимы, являющиеся основным источником образа жизни, традиций, мировоззрения, 

знаний, эстетических предпочтений, сознания, чувств, мыслей, ценностей и верований тюркского 

народа, являются также носителями передачи культуры и ценностей. На протяжении всей истории, 

mailto:gulzadaduisen@mail.ru
mailto:billionairebota@gmail.com
mailto:afira-62@mail.ru
mailto:billionairebota@gmail.com
mailto:afira-62@mail.ru


ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

178 

 
 
 
 
 

агиоантропонимы не только были элементом личной идентичности, но и играли важную роль в 

передаче социальных и духовных ценностей. Многие традиции и обычаи современного общества 

имеют глубокие исторические корни. Традиция имянаречения у тюркских народов сложилась в 

результате пересечения менталитета и знаний, свойственные кочевому образу жизни, исламского 

влияния и тюркской культуры. Следовательно, агиоантропонимы стали предметом данного 

исследования в контексте языка, религии и культуры. 

В данном исследовании агиоантропонимы рассматриваются и как элемент формирования 

социальных верований, и как ценность, защищающая этническую идентичность в социальном и 

духовном контекстах. Тем самым, раскрывается вклад агиоантропонимов в формирование 

этнического сознания и культурной памяти в плане тюрко-исламского понимания, а также функция 

этих имен как религиозного и культурного моста. Целью статьи является изучение роли 

агиоантропонимов в защите культурного наследия и развитии глобальных культурных связей. 

Рассматривая традиции имянаречения у доисламских тюрков, в исследовании также подробно 

обсуждается, как агиоантропонимы получили широкое распространение с принятием ислама. 

Значение и использование агиоантропонимов в современных тюркских этносах анализируются в 

свете социологических исследований и опросов. Уровень использования агиоантропонимов 

анализируется посредством вопросов, составленных в соответствии с целью исследования. 

Подчеркивается, что агиоантропонимы являются не только отражением религиозных убеждений в 

тюрко-исламском мировоззрении, но и важным элементом социальной солидарности и сохранения 

культурного наследия. 

Ключевые слова: тюркские народы, агиоантропонимы, этническое сознание, культурные 

ценности, духовная преемственность, этнокультурная традиция. 

 

 

Кіріспе 

Дін адамзат ӛмірін қалыптастырушы, әлеуметтік қатынастарды ретке келтіруші факторлардың 

негізгісі болғандықтан, саналы адамзат тарихының тҧтас хронологиялық кезеңдерін қамтиды. 

Этникалық топтар мен халықтар ӛміріндегі діннің алатын орнының, қоғамның ҥйлесімді дамуындағы 

қызметінің маңыздылығы соншалықты, діндердің негізін тҥсінбей жатып, сол діндерді ҧстанатын 

халықтардың болмысы мен мәдениеті туралы толық кӛзқарас қалыптастыру мҥмкін емес. Мәдениет 

болса қоғамның бірлігі мен тҧтастығын қамтамасыз ету, оның тҥсінігі мен ой-ӛрісін қалыптастыру, 

болашақ ҧрпаққа қалдыруды қажет ететін ортақ қҧндылықтарды кӛрсету ҥшін қызмет ететін 

қҧралдардың жиынтығы. Мәдениеттің негізінде жеке адамдар, әлеуметтік топтар және ӛзара 

әрекеттесу бар [1, 1-б.]. 

Тҥркі мәдениеті ӛзінің мыңдаған жылдық тарихында кӛптеген діни, саяси және әлеуметтік 

жҥйесiндегi ӛзгерістерге (кҥрделенуі, толығуы) ҧшырады, дегенмен тҥркілік элементтерін сақтай 

отырып дамыды. Тҥркі халықтарының ҧлттың этникалық сипатын айғақтайтын тілдік деректер аз 

емес. Солардың бастыларының бірі – агиоантропонимдер. Агиоантропонимдер дегеніміз – діни 

есімдер. Атап айтқанда, дін иелерінің, әулие-әнбиелердің, сопы-қажылардың есімдері болса, екіншісі 

– Қҧраннан қойылған діни мағыналы есім сӛздер. Бҧл деректер ҧлттық сана мен біліктіліктің, мәдени, 

зиялылық деңгейінің кӛрсеткіші бола алады. Агиоантропонимдер тҥркі халықтарының діни және 

мәдени болмысының маңызды бӛлігі. Ат қою дәстҥрінде діни есімді таңдау рухани қҧндылықтарды 

сақтауға және этномәдени бірегейлікті нығайтуға ықпал етеді. Олар ҧлт тарихын қалыптастырған 

қҧндылықтар мен нанымдарды сақтай отырып, мәдени жадының репозиторийлері ретінде қызмет 

етеді. Себебі, жалқы есімдер жеке тҧлғаның элементі ретінде ғана емес, рухани, дәстҥрлік және 

әлеуметтік қҧндылықтар арқылы қалыптасқан маңызды мәдени элементтердің бірі.  

Тҥркі халықтарында діни есімдер дәстҥрлі қҧндылықтар мен әлеуметтік нормаларды жеткізуде 

де аса маңызды рӛл атқарды. Осыған орай, жалпы мҧсылман қауымына ортақ ислам дінінің әсерінен 

қалыптасқан агиоантропонимдер жҥйесін тҥркі халқының дҥниетанымы мен болмысы, мәдениетімен 

сабақтастыра талдап, олардың семантикалық, әлеуметтік және қолданбалы мәндерін анықтауға 

қазіргі тҥркі есiмдерін дін мен мәдениет, дін мен дәстҥр сабақтастығы шеңберінде ҧлттық сарасана 

тҧрғысынан қарастыру ӛзекті.  



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

179 

 
 
 
 
 

Тҥркі лингвистикасында жалқы есімдердің қҧрылысы, лексикалық және фонетикалық 

ерекшеліктері, семантикасы, қасиет-киені иеленуінің басты себептері тарих, мәдениет салаларымен 

сабақтастықта зерттелгенімен, агиоантропонимдердің қазіргі этномәдени-танымдық мәні зерттеу 

нысанына алынбады.  

Қазіргі тҥркі этникалық топтарында діни есімдерді қою – кҥнделікті ӛмірдің бір бӛлігі. Бҧл 

есімдер тҥркі халықтарының ҧзақ этномәдени даму жолын‚ рухани қҧндылықтарын‚ тҥп-тамырын 

неғҧрлым тереңiрек танудың бiр қҧралы‚ маңызды таным тетiгi. Себебі, тҥркі антропонимиясында 

діни мағынасы терең есімдер танымал. Араб және парсы тілдерінен енген, қазір белсенді қолданылып 

жҥрген бҧл есімдердің тілдік санамызға сіңісіп кеткені сонша, бҧл кҥнде оларды ӛзге тілден енген 

есімдер деудің ӛзі қиын. Олардың басым кӛпшілігінің кірме сӛздерден жасалғандығын бҥгінде 

ажырату да оңай емес.  

Бҧл зерттеудің мақсаты – агиоантропонимдердің қазіргі ҧрпақтың тілдік санасындағы рухани 

танымын анықтай отырып, мәдени мҧраны сақтаудағы және жаһандық мәдени байланыстарды 

дамытудағы рӛлін қарастыру. Исламның таралу дәуірінде діни есім қою процесіне әлеуметтік-мәдени 

ҥдерістердің ықпалын анықтайтын факторларды анықтау және талдау, агиоантропонимдердің 

мәдени-әлеуметтік маңызы тҧрғысынан қоғамның осы есімдерге деген кӛзқарасын қалыптастыратын 

факторларды зерттеу, агиоантропонимдердің тҥркі халықтарының рухани ӛміріндегі рӛлін айқындау 

зерттеудің міндеттеріне жатады. 
 

Зерттеу әдістері мен материалдар 

Мақаланың мақсат-міндеттеріне сәйкес, зерттеу жҧмысының алғашқы кезеңінде тақырыпқа 

қатысты теориялық база жинақталып, талданды, зерттеу материалы сараланды және қолданылатын 

әдіс-тәсілдер анықталды.  

Негізгі бӛлімде агиоантропонимдердің тарихи алғышарттары, тҥркі халықтарының рухани 

ӛміріндегі рӛлі, сондай-ақ қазіргі тҥркі этникалық топтардағы қоғам мҥшелерінің діни қолданыстарға 

деген кӛзқарасы анықталды. Діни есім қою дәстҥріндегі динамиканы анықтау мақсатымен қоғам 

мҥшелерінің тілдік санасындағы рухани танымды, лингвомәдени бейнені анықтауға бағытталған 

бейнелі, ҧғымдық, қҧндылық ӛлшемдеріне сай сҧрақтар қойылды. Зерттеуге қатысушылардың діни 

есімдермен жеке байланыстарын, олардың осы есімдердің рухани маңыздылығы туралы 

кӛзқарастарын және дінмен байланысты дәстҥрлі әдет-ғҧрыптар туралы сенімдерін бағалауға 

арналған сҧрақтар қамтылды. 

Зерттеуге қатысушылардан қазіргі таңда діни есім қоюдағы ҧстанымдары мен кӛзқарастарын 

ашып жазу сҧралды. Деректердің сандық талдауы және сапалық, семасиологиялық, статистикалық 

әдіс-тәсілдер пайдаланылды. Зерттеудің семасиологиялық тәсілі агиоантропонимдердің мән-

мағынасын анықтауға, этномәдени таңбадағы астарлы ақпаратты айқындауға мҥмкіндік берді. Ал 

сандық, сапалық, статистикалық әдістері агиоантропонимдердің диахрондық (тарихи) даму жолын, 

олардың тҥркі этникалық топтарындағы синхрондық (қазіргі) ӛзектілігін зерттеуге жол ашты. 

Осылардың әрқайсысы ат қою дәстҥріне тілдік, мәдени және діни факторлардың тигізетін әсерін 

қамтыды. 

Жҧмыстың соңғы кезеңінде зерттеу нәтижелері талданып, қорытынды жасалды.  

Қазіргі таңда тҧтас халықтың әлемді қабылдауын анықтау барысында жалқы есімдерді мәдени 

бірегейліктің бір бӛлігі ретінде қарастырады. Ғалым Қ. Жҧбанов ӛзінің ғылыми зерттеуінде: «жалқы 

есімдер тіл мен мәдениеттің байланысын кӛрсететін этнолингвистикалық жҥйенің маңызды 

элементі» [2, 5-б.] екенін атап ӛткен. Тҥркі антропонимдерінің қҧрылысы, лексикалық, фонетикалық 

ерекшеліктері жағынан талдағанда олардың қҧрамында барлық дәуірге тән антрополексемалар бар. 

Зерттеуші Р. Назаров зерттеуінде: «жалқы есімдерді зерттеу ҧлттық сананы тҥсінуге ықпал етеді, ал 

ҧлттық сананың қалыптасуын діни-мәдени аспектілерсіз қарастыру мҥмкін емес» [3, 11-б.]
 
деп, бҧл 

мәселенің ӛзектілігін ашып кӛрсетеді.  

Соңғы онжылдықта Р. Мҧстафина [4] мен А. Керімбаев [5] сияқты зерттеушілер Қазақстандағы, 

әсіресе посткеңестік дәуірдегі сакралды атаулардың әлеуметтік лингвистикалық аспектілерін 

зерттеді. Зерттеулерінде тҥркі этникалық тобына жататын Қазақстанда мәдени және рухани 

жаңғыруға жауап ретінде сакралды атаулардың қолдану тәжірибесіне қызығушылықтың қайта 

жанданғанын атап ӛткен.  



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

180 

 
 
 
 
 

Зерттеуші Р. Мҧстафина еңбегінде сакралды атаулардың семантикалық және морфологиялық 

тҥрленуін арнайы қарастырады. Мысалы, «Нҧрәлі» (Нҧрлы Әли) және «Абдулла» (Алланың қҧлы), 

«Әлімжан» (оқыған жан), «Нҧрлыхан» (нҧрлы қаған) және «Нҧрлыбек» (нҧрлы кӛсем) сияқты 

есімдер тҥркі тілдеріндегі кісі аттарының жаңа форма мен мазмҧнға ие болуын кӛрсетеді. Бҧл есімдер 

рухани негізімен ғана емес, олардың тіл мен мәдениеттегі терең тамырымен тығыз байланыста 

тҥсіндіріледі. А.Керімбаевтың талдауы, сакралды атауларды тек тілдік қҧбылыс ретінде ғана емес, 

олар арқылы халықтың рухани қҧндылықтары мен тарихи жады берілетін маңызды элемент ретінде 

қарастырады. Бҧл пікірлерден, агиоантропонимдердің тҥркі халықтарының генезисін, тілі мен дінін, 

тарихи жадын, тҧтас болмысын сақтап қана қоймай, сонымен қатар тҥркі және ислам мәдени 

элементтерінің ӛзара байланысын қамтитын тілдік артефакті ретінде де қызмет ететінін кӛреміз.  
 

Талдау мен нәтижелер 

Әлеуметтік-мәдени ҥдерістер адам ӛмірінің барлық қырына ықпал етеді, әсіресе ат қою 

дәстҥріне де ӛз әсерін тигізбей қоймайды. Ол ең алдымен тілде, сосын салт-дәстҥрде, ділде, ҧлттық 

мәдениетте кӛрініс табады.  

Ат қою дәстҥрі – қоғамның мәдени болмысын қалыптастыратын негізгі элементтердің бірі. Бҧл 

дәстҥр этникалық және мәдени бірегейлікті сақтауда маңызды рӛл атқарады. Тҥркілердің исламды 

қабылдағанға дейінгі ат қою дәстҥрі табиғатқа, батырлыққа, мифологиялық элементтерге негізделген. 

Бҧл аттар табиғат қҧбылыстарымен (Жҧлдыз, Айпері), жануар тҧлғалары (Арыстан, Кӛкбӛрі, 

Бозқҧрт, Аққҧртқа), батырлық (Алып, Бамсы, Баһадыр) және діни-мифологиялық нанымдармен 

(Теңіз, Ҧмай, Ерлік) сияқты ҧғымдармен байланысты болды.  

Исламның Орта Азияда таралуы сауда жолдары мен сопылық ағымдар арқылы жҥзеге асты. 

Діни есімдердің қабылдануына, ислам дінінің таралуына сопылардың әсері кҥшті болды. Сопылық 

әдебиет – діни есімдердің діни-рухани қырын барынша айқын кӛрсететін саланың бірі. Тҥрік-ислам 

дҥниетанымында сопылық ағымның ықпалымен Алланың кӛркем есімдері (Асмаул-Хусна), 

пайғамбарлар мен сахабалардың есімдері жан-жақты зерттелді. Әсіресе, Ахмет Ясауи, Жҥніс Әміре, 

Мәулана сынды сопылардың еңбектерінде исламның рухани қырын тҥркі тайпаларына жеткізіп, 

пайғамбарлар мен әулиелердің есімдерін таратуда маңызды рӛл атқарды. Ахмет Ясауидің «Диуан-и 

Хикмет» еңбегінде әулиелер мен пайғамбарлардың есімдері діни қҧлшылық пен сенімді білдірудің 

танымал тәсілі [6, 97-б.] деп атап кӛрсетеді.  

Агиоантропонимдерге дҧғаларда жиі қолданылатын Алланың «Асмауыл-хусна» деп аталатын 

99 кӛркем есімі мен оның тҥрлі фонетикалық варианттары жатады. «Асмаул-Хусна» деген ҧғым араб 

тілінде «Ең жақсы есімдер» деген мағына береді. Қҧран-кәрімінде Алланың есімдері оның 

мейірімділігін, рахымдылығын, ҧлылығын, адалдығын, кҥштілігін, тазалығын, т.б. қадір-қасиеттерін 

бейнелейтін сипаттар болып саналады [7, 51-б.]. 

Агиоантропонимдердің келесі бір лексика-семантикалық тобын қасиетті Қҧран Кәрімде аты 

аталған пайғамбарлардың, ертедегі ислам тарихында болған әулиелердің есімдері қҧрайды. Ислам 

дінінің қабылдануымен бірге діни мотивтер мен исламдық тҧлғалардың жалқы есiмдерге әсері 

алдыңғы орынға шықты. Қҧранда аталған пайғамбарлардың есімдері (Мҧхаммед, Ибраһим, Исмаил), 

сахабалардың есімдері (Әли, Осман, Омар, Хамза) және діни тҧлғаларға қатысты есімдер (Абдулла, 

Абдуррахман, Халил) кең тарай бастады [8, 45-б.]. Халық танымында Ислам дінінің ықпалы мен 

тҥркі мәдениетінің тоғысуы нәтижесінде қалыптасқан әлеуметтік-мәдени ҥдерістер белең алып, 

Мҧхаммед, Әли, Фатма, Хасан, Хусейн сияқты діни ҧғымдармен және исламға қатысты тҧлғалармен 

ассоциацияланатын араб есімдерінің тҥрлі нҧсқалары діни және рухани кӛрсеткішке айнала бастады 

[7, 102-б.]. 

Тҥркі антропонимиясындағы араб текті есімдердің кӛбі исламға дейінгі тҥркілердің сенімдеріне 

негізделген ат қою дәстҥрімен синтезделді. Антропонимдердің жасалуында араб және тҥркі тілдік 

элементтерін біріктіріп, мағыналы, әрі мәдени ҥндестікті танытатын жаңаша сипаттағы есімдер 

жасалды. Мысалы, Мехмет есімі тҥркілер арасында Мҧхаммед есімінің танымал нҧсқасы ретінде 

қабылданған. Тілдік тҧрғыдан алғанда діни есімдердің тҥркі тілдеріне бейімделуі бҧл есімдердің 

тҥркі халықтарының арасында қолданысын жиірек ете тҥсті. Әсіресе, Мҧхаммед пайғамбардың есімі 

ерекше насихатталды және кеңінен қолданылды. Осылайша, тҥркілік және исламдық ҧстаным қатар 



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

181 

 
 
 
 
 

жҥргендіктен, агиоантропонимдер, тҥркі және ислам мәдени элементтерінің ӛзара байланысын 

қамтиды. 

Тҥркі тілдерінен хан, бай, бек, би, құл, тархан, бахадур (батыр), ханым, ханша формаларымен, 

араб тілінен: сұлтан, мәлік, абд, әмір, қажы, шайқы, сопы, молда, иран тілінен: шаһ, қожа сӛздерінің 

қосылуымен жасалған есімдер жарыспалы тҥрде қатар қолданылды. Бҧлардың кейбірі, мәселен, 

сұлтан, мәлік, әмір, қажы, сопы, бек, қожа деген титулдар ҥстем тап ӛкілдерінің балаларына есім 

ретінде қойылатын болған. Орта Азиядағы кӛне тҥркі тайпаларында жеке тҧлғалардың балалық 

шағында және есейген шағында басқа аттары болған. Әсіресе, жауынгер болған тҥркілерде жеке 

адамдар ерлік кӛрсеткенде немесе маңызды оқиғаға қатысқанда жаңа атпен атала бастаған [9, 72-б.]. 

Бҧл жағдай есімнің тек тҧлғалық кӛрсеткіш емес, сонымен қатар әлеуметтік жағдайды анықтайтын 

динамикалық элемент екенін кӛрсетеді.  

Кӛрнекті ғалым Т. Жанҧзақов зерттеуінде тҥркі тілдеріне араб, иран тілдерінің мықтап әсер 

еткенін: «Антропонимдік қордағы араб және иран тілдерінен енген есімдердің ішінде араб 

есімдерінің ҥлес салмағы кӛбірек және олар тҥркі мәдениетінде берік орын алған. Араб тілінің 

ықпалы тҥркі тілдерінің бәріне бірдей, бір дәрежеде болмаған. Азербайжан, ӛзбек, татар, тҥрік 

тілдеріндегі арабизмдер сан жағынан кӛбірек. Қазақ, қырғыз тілдеріндегі арабизм саны азырақ болған 

және кейінірек сол азербайжан, ӛзбек, татар тілдері арқылы келіп жеткен. Бҧл тілдер араб, иран 

тілдерінен келген сӛздерді формасы мен мағыналық (семантикалық) бірлігін сақтай отырып, 

бастапқы қалпында қабылдаса, соңғы топтағы тілдерде бҧл қҧбылыс керісінше болған. Бҧның басты 

да негізгі себебі, ислам алдыңғы және Орта Азиядағы (Қырым, Поволжье) тҥркі халықтарына 

бҧрынырақ жетіп, тез дамыған еді [10, 6-25 бб.]» деп атап ӛтеді. 

Тарихта діни есімдердің қолданылуы әртҥрлі факторларға байланысты ӛзгеріп отырды. 

Исламдық қҧндылықтарға негізделген агиоантропонимдердің кӛптеп қолданыла бастауы тҥркі 

халықтарының рухани ӛсуге деген ҧмтылысын кӛрсетеді. Тҥркі мәдениетінде «Әулие-әнбие, 

пайғамбарлардан бірінің есімін таңдап қойған кісінің ӛзі де, ӛмірі де кӛркем болады» деген тҥсінік 

бар. Орта ғасырларда діни тҧлғаларға немесе ҧғымдарға байланысты қалыптасқан есімдер қоғамның 

рухани ӛмірінде маңызды рӛл атқарды. Бҧл дәуірде әдебиет, мәдениет, әкімшілік, әсіресе діни 

ҧғымдарды білдіретін сӛздер кісі есімдеріне айнала бастады [11, 168-б.]. Ат қою кӛбінесе оның 

қасиетті мағынасына баса назар аударатын діни ғҧрып, дҧғалармен қатар жҥрді. 

Агиоантропонимдердің жеке және қоғамдық деңгейге тигізетін әсері тек ат қою дәстҥрімен ғана 

шектелген жоқ, сонымен қатар мәдени мҧраларды жеткізуде маңызды қҧрал болды.  

Ислам дінінде антропонимдермен байланысты Абдулла (Алланың қҧлы) мен Әбдірахман 

(Рахманның қҧлы, Әр-Рахман – Алла сипаттарының бірі) есімдері ең жақсы есімдер саналған. 

Мҧсылмандар пайғамбарлар мен сахабалардың есімдерін, олардың істерін ҧрпақтарына ҥлгі ету ҥшін 

кӛп қойған. Керісінше, Қасиетті Қҧран кітабындағы жағымсыз кейіпкерлердің, тирандардың, 

кәпірлердің есімдерін қоюға тыйым салынады. «Шайтан» және «Перғауын» есімдері - «макруһ» 

(тыйым салынған) есімдер. Сонымен қатар, Абдул-Кааба (қағбаның қҧлы), Абдул-Наби 

(пайғамбардың қҧлы), Абдул-Хусейн (Хусейіннің қҧлы) секілді Алладан басқа қҧдайға немесе затқа 

табынушылықты кӛрсететін есімдерді қоюға болмайды. Мҧсылмандарға тәкаппарлық және ӛзін тым 

жоғары кӛтеретін есімдер қоюға да тыйым cалынады. Сондықтан мҧсылмандықты қабылдағандар 

мҧндай есімдерді қоймаған [12]. Бҧл жақсылардың есімдері сақталып, жамандардың есімдері 

жойылып кетсін деген ниеттен туған. Ислам, Христиан және Иудаизм діндерінің ҧқсастығы кісіге ат 

қою дәстҥрінде діннің маңызды фактор екендігін атап ӛткен жӛн. Екінші ҧқсастығы діндегі танымал 

тҧлғалардың есімдерінің қойылуы сол дін ӛкілінің наным-сенімінің тереңдеуіне ықпал етеді. Әр дінде 

есім беру қағидаларының болуы антропонимдердің маңыздылығының кӛрсеткіші.  

Ислам діні тек діни сенім ғана емес, сонымен бірге мҧсылмандардың дҥниетанымы, ӛмір салты, 

мінез-қҧлқы, заң жҥйесі, мақсатты және біртҧтас идеологиясы мен психологиясы. Сондықтан Ислам 

дінінің жаңғыруы мен діни фундаментализмді саралай келе Тҥркілердің әлеуметтік-экономикалық 

жағдайына ғана емес, бҧл қҧбылыстың қалыптасуына да ҥңілген жӛн. Орталық Азиядағы 

мҧсылмандар арасындағы діни ӛрлеу исламның терең тарихи тамырына байланысты ӛзіндік ерекше 

сипатқа ие. Арабтар тарапынан ашылғаннан кейін Орталық Азияның дәстҥрлі мәдениетіне әсер 

еткенімен, жергілікті мәдениет толығымен ӛзгеріп кеткен жоқ. Тҥркілер ерте дәуірлерде наным-сенім 



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

182 

 
 
 
 
 

тҧрғысынан Кӛк Тәңірі сенімінен бастап, ислам дініне дейінгі ҧзақ тарихи кезеңді бастан кешірді. 

Тҥркі халықтары кӛшпелі ӛмір салтын ҧстанған. Тарих кезеңдерінде кездескен наным-сенім жҥйелері 

тҧрмыс-тіршілігін ӛзі ӛмір сҥріп жатқан жағдайларға бейімдеп, қалыптастырды. Ислам діні де 

жергілікті халықтың дәстҥрлерімен ҥйлесімділік танытып, осы аймақта қалыптасқан қоғамдық-саяси 

қатынастарға бейімделді. Осының нәтижесінде Орталық Азия халықтарының дін, этникалық 

бірегейлік туралы ӛзіндік тҥсініктері қалыптасты. Халық мәдениетінде Исламға дейінгі дәстҥрмен 

біріккен ой жҥйесі пайда болды. Осылайша, Ислам дінінің жаңа сипаты пайда болды. Тҥркі 

халықтарында Ислам діні дәстҥр тҥрінде ӛмірін жалғастырды.  

Агиоантропонимдер ҧрпақтар арасындағы байланысты сақтайтын және этномәдени 

дәстҥрлерді нығайта тҥсетін ҧлттық бірегейліктің басты элементтерінің бірі. Агиоантропонимдердің 

рухани және мәдени қҧндылықтарды ҧрпақтан-ҧрпаққа беру арқылы этникалық бірегейлікті 

нығайтуға ықпал етуі ерекше. Тҥркілердің ҧлт болып ҧйысуына ислам діні ықпал етті, ӛздерін 

мҧсылман және пайғамбар ҥмбеті санады. Агиоантропонимдердің қалыптасуындағы лингвомәдени 

негіздің бірі орта ғасырларда жасалғандарымен қоса, жаңа дәуірде жасалғандарымен де байланысты. 

Абзал («білімді, дана»), Нҧрсҧлтан («нҧрлы сҧлтан») немесе Айша («ҧзақ ғҧмырлы») сияқты есімдер 

әлі кҥнге дейін танымал болып, тҥркі халқының ислам дінімен байланысын білдіреді. Ислам 

мәдениетінің мҧрасын бойына сіңірген бҧл есімдер – тҥркі халықтарының этникалық бірегейлігін 

қҧрайтын қҧбылыс. Қазіргі заманғы ҥрдістердің ықпалына қарамастан агиоантропонимдер этникалық 

бірегейлікті сақтау қҧралы ретінде ӛзінің маңызын сақтап келеді. Олар, тҥркілердің дҥниетанымын 

исламдық қҧндылықтармен байытқан ілімі мен қызметін, синкретті табиғатын терең тҥсінуге, 

олардың рухани-этикалық қҧндылықтарын, халықтың дәстҥрін, жан дҥниесінің «тереңіне бойлап», 

ҥңілуге, тануға мҥмкіндік береді. 

Агиоантропонимдер тілдік және мәдени мҧраның бірегей бӛлігі ретінде тек діни ғана емес, 

танымдық мағынаны да білдіреді. Жалқы есімдердің қолданысында кӛрініс тапқан «адам және ақиқат 

шындыққа» қатысты ақпараттардың бірі «кие» концептісінде жинақталады. «Кие» ҧғымы діни сенім 

негізінде пайда болған қҧбылыс. Киелі әруақ немесе әулиелерге сену рухaни дәстҥрдің негіздерінің 

бірі. Тҥркі халықтарында «кие» ҧғымы бірден орнықты. Қҧранда айтылған әулиелер «тірі» ретінде 

қабылданды. Тҥркілер әулиелермен дҧға арқылы тілдесіп, олардың бейіттері киелі зиярат ететін 

орындарға айналды. Әулие-әнбиелер арамыздан кетсе, киелі жерлер киелілігін жоғалтады, киелі 

жерлерге, әулиелерге, ата-баба аруағына деген қҧрмет жоғалса, бҧл жерлер жындардың мекеніне 

айналады деп есептелді. Қазіргі кезде әулиелердің тірі кезінде және ӛлгеннен кейін кӛрсеткен 

кереметтері, әулиелердің бейіті киелі орынға, онда орналасқан заттар мен ғимараттар қҧнды 

жәдігерге айналғаны туралы деректерде айтылады. Тҥркілер бабаларына, ата-аналарына барып, дҧға 

бағыштайды. Тҥркі дҥниетанымында әулие-әнбиелер Жаратушы мен халық арасында дәнекер бола 

алады және Жаратушы берген қҧдірет әулиеге ӛтеді деген сенім болған. Қазіргі таңда да тҥркі 

халықтарының арасында қоғам кӛшбасшысы саналатын тҧлғалардың рухынан (уәсиле арқылы) 

жәрдем сҧрау, олармен дҧға арқылы тілдесу дәстҥрі бар. Бҧл тҧлғалардың қабірлерін қасиет тҧтады. 

Ондай жерге барған адамдар ӛздерін басқа ӛлшемге, басқа әлемге енгендей сезініп, тілегі 

орындалатынына ата-баба рухын уәсиле ете отырып, Жаратушыдан белгі кҥтеді, тҥрлі рәсімдерді 

жасайды. 

Ӛмірін ат ҥстінде ӛткізген тҥркілерде діни орындар аз болған. Ясауи ықпалымен Алланың 

рақымына лайық әруақ-әулиелерді қастерлеу дәстҥрі қалыптасқан. Тҥркі мәдениетіндегі ең маңызды 

рәсімдердің бірі – зиярат ету феномені. «Зиярат етілетін орындар – бейіттер, кесенелер; сондай-ақ, 

рухани кҥш, бата қонған аңыз, хикая кейіпкерлеріне арнап, киелі деп белгіленген ағаштар, бҧлақтар, 

кӛлдер, тастар мен таулар да зиярат орындары санатына кіреді» [13, 39–50-бб.]. Әулие-әнбиелердің 

бейіті тҥркі халықтарының жиі баратын орны болғандықтан бейіт басында қҧрбандық шалған. Бҧл – 

ата-баба рухына қҧрмет деп саналған. Тілек, ниеттерін әулие-әнбие рухын уәсиле ете отырып, Аллаға 

қҧрбандық шалу арқылы білдіріп отырған. Кӛшпелі тҥркі халқы ата-бабасының аруақтары қорғайды 

деген тағы бір наным бойынша, сапарда жҥрген адам жатар орын таппағанда бейіт, кҥмбез тапса 

тҥнеген. Ата-баба рухы жолда адасып қалған адамдарды қорғайды деп есептеген.  

Қазіргі заманғы діни ономастикалық кеңістікті діни есімдердің қойылу жиілігі кӛрсете алады. 

Тҥркі халықтарында араб тілінен енген есімдер Ислам дінінің ықпалымен діни тҧрғыда ойлаудың 



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

183 

 
 
 
 
 

артуына байланысты кеңінен қолданысқа ие болып отыр. Дегенмен, модернизация, жаһандану және 

урбанизация процестері діни есімдердің қолданысына айтарлықтай ӛзгерістер әкелді. Бҥгінгі таңда 

Тҥркия, Қазақстан, Қырғызстан, Ӛзбекстан, Әзірбайжан және басқа да тҥркі халықтарындағы діни 

есімдердің мағынасы мен таралуының нақты динамикасы қалыптасып отыр. Зерттеу жҥргізу арқылы 

қазіргі қоғамдағы діни есімдерге қатысты әртҥрлі пікірлер анықталды. Алынған нәтижелер бҧл 

есімдерді қабылдаудың қазіргі тенденцияларын ашып қана қоймай, жаһандану және әлеуметтік-саяси 

модернизация әсерінен ҧлттық қҧндылықтардың сақталуымен қатысты қоғамдық санада болып 

жатқан ӛзгерістерді кӛрсетті. Бір жағынан, нәтижелер діни есімдердің рухани қҧндылықтарды 

жеткізу қҧралы ретіндегі маңыздылығын кӛрсетеді. Екінші жағынан, прагматикалық ӛлшемде қазіргі 

қоғамның діни ат қою дәстҥріне деген ҧстанымын кӛрсетеді.  

Тҥркияда урбанизация және секуляризация ҥрдісінің ықпалымен діни есімдердің орнына 

заманауи және батыстық атауларға басымдық берілгені байқалады. Діни есімдер ҧзақ жылдар бойы 

тҧлғаны қалыптастыру процесінде маңызды орынға ие болды, бірақ 20-шы ғасырдың басынан бастап 

олар секуляризация саясатымен және Батыс ықпалымен ӛзгере бастады. Османлы дәуірінде кеңінен 

қолданылған Мехмет, Ахмет, Фатима, Айше сияқты есімдер Тҥркия Республикасының қҧрылуымен 

модернизация процесінде әртҥрлі аттармен ӛзгеріп отырды. 1934 жылы «Тег туралы» заңның 

қабылдануымен діни есімдермен қатар тҥркі мәдениетіне тән есімдерді де таңдай бастады. Алып, 

Тунч, Йылдыз, Гӛкхан сияқты есімдер тҥрік халқының тарихы мен мәдениетіне мән берген зайырлы 

есімдердің қатарында болды. Тҥркия халқы діни атаулардан ешқашан толықтай бас тартқан жоқ, 

керісінше, белгілі бір кезеңдерде кӛбейе берді. Соңғы жылдары жҥргізілген социологиялық зерттеу 

бойынша, Тҥркияда діни есімдерді қолдануда аймақтық және әлеуметтік-экономикалық факторлар 

бар. Стамбҧл, Анкара, Измир сияқты ҥлкен қалаларда заманауи және батыстық есімдер кең таралса, 

Анадолу ӛңірінде дәстҥрлі қҧрылымын сақтап қалған діни есімдер әлі де кеңінен қолданылуда. 

Мҧхаммед есімінің Тҥркияда соңғы жылдары ең кӛп таңдалған ер есімдердің біріне айналуы діни 

есімдерге деген қызығушылықты кӛрсетеді [14]. Дегенмен, кейбір отбасылардың модернизация 

ҥрдісіне сәйкес бейтарап немесе зайырлы есімдерді қалайтыны да байқалды.  

Қазақстанда діни есімдердің қолданылуы Кеңес Одағының ыдырауымен елеулі ӛзгерістерге 

ҧшырады. ХХ ғасырда Кеңес Одағы тҧсында Қазақстан, Қырғызстан, Әзірбайжан сияқты тҥркі 

республикаларында діни есімдердің қолданылуы кҥрт тӛмендеді. Кеңестік кезеңде діни бірегейлікті 

әлсіретуге бағытталған саясаттың кесірінен араб тектес діни есімдердің орнына зайырлы немесе 

орысша есімдердің қолданысы кең етек алды. Кеңес ҥкіметі діни бірегейлікті тҧншықтыру ҥшін діни 

есімдердің орнына зайырлы есімдерді қолдануды қолдады [15, 156-б.]. Қазақстанда жҥргізілген 

зерттеуге сҥйенсек, 2000 жылдардан бері діни есімдердің қолданысы 35 пайызға артқан [16, 10-б.]. 

Бҧл жағдай қоғамда діни бірегейліктің қайта нығайып, дәстҥрлі есімдердің заманауи жағдайда 

қайтадан қҧндылыққа ие болғанын кӛрсетеді. Кеңес Одағында мемлекеттік атеизм саясаты аясында 

діни сенім мен әдет-ғҧрыптарға қысым жасалды, діни мекемелер жабылды, дін жетекшілері қуғын-

сҥргінге ҧшырады. 1925 жылы қҧрылып, 1947 жылға дейін әрекет еткен Жауынгер атеистер 

/қҧдайсыздар/ одағы «Союз Воинствуюших Безбожников» (СВБ) дінге қарсы ҥгіт-насихат 

жҧмыстарын жҥргізді [17, 450-б.]. Алайда 1991 жылы Кеңес Одағы ыдырағаннан кейін тҥркі 

халықтары мәдени және діни мҧраларын қайта жаңғырту процесін бастады. Бҧл ӛзгерістер діни 

есімдерді тек жеке тҧлғалық және діни болмыс тҧрғысынан ғана емес, сонымен бірге социологиялық 

және мәдени кӛрсеткіш ретінде де қарастыру керектігін айқындайды.  

Тҥркі халықтарында діни есімдердің сақталуы діни, саяси және мәдени қҧрылымдарына 

байланысты ӛзгеріп отырды. Бҥгінде Әли, Хасан, Хусейн, Бәтима сияқты қасиетті есімдер Қазақстан 

мен Қырғызстанда қайтадан танымал бола бастады. Әсіресе, Қазақстанда дәстҥрлі қазақ есімдері мен 

ислам атауларының синтезделіп жатқаны байқалады. Мәселен, Нҧрсҧлтан есімі қазақтың мәдени 

мҧрасын да, ислам дінін де танытатын ҥлгі ретінде кӛзге тҥседі.  

Кісі есімдері ҥнемі бір-біріне қарама-қайшы екі бағыт болып ӛмір сҥреді. Оның бірі – кӛркем 

есімдер, екіншісі – кездейсоқ есімдер. Біріншісі – жеке адамның мақтанышы, кең кӛлемде алғанда 

ҧлттың кескін-келбеті. Қазіргі қоғам мҥшелеріндегі егде кісілер балаларға діни есім қою мәдени және 

рухани мҧраны сақтау ҥшін маңызды деп санайды, ал ӛскелең ҧрпақ есімнің эстетикалық немесе 

прагматикалық жағына басымдық береді. Бҧл ҧрпақтар алшақтығы урбанизацияны, жаһандануды 



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

184 

 
 
 
 
 

және қоғамның зайырлылығын қоса алғанда, әлеуметтік ӛзгерістерді кӛрсетті. Ауылдық жерлерде 

агиоантропонимдер мәдениет пен руханияттың маңызды элементі ретінде қабылданса, қалалық 

жерлерде олардың маңыздылығы тӛмендеді. Зерттеушілер Г.А. Ахметжанова мен 

Б.Ш. Баймусаеваның [18] пікірінше ат қою отбасының діни және жалпы білім деңгейіне байланысты 

екенін айтады. 

Агиоантропонимдерді мәдени мҧраның бір бӛлігі ретінде сақтау ҥшін олардың мәні мен шығу 

тегі туралы білімді кеңінен насихаттау қажет. Тҥркі антропонимиясын, агиоантропонимдердің 

тарихы мен маңызы туралы зерттеуге бағытталған білім беру бағдарламалары мен мәдени іс-

шараларды енгізу ӛскелең ҧрпақ арасында осы дәстҥрлерді бағалауды кҥшейте алады. Сондай-ақ 

мҧндай бастамалар жаһандану мен батыстық атау конвенцияларының ықпалына қарсы тҧра алады. 
 

Қорытынды 

Ҧсынылған мақала осы бағыттағы ізденіске арналып, діни есімдердің қазіргі ҧрпақтың таным-

тҥсінігіндегі тілдік бейнесін қарастырды және мынадай корытынды жасауға мҥмкіндік берді:  

- агиоантропонимдер ислам діні тҥркілердің ҧлттық болмысының маңызды бӛлігіне 

айналғанда, тҥркі антропонимиясында бой кӛрсеткен қҧбылыс; 

- агиоантропонимдер мәдени қҧндылық пен рухани сабақтастықты сақтау қызметін атқарады;  

- діни ат қоюдағы динамика - қазіргі қоғам мҥшелерінің есім таңдауға киелілік тҧрғысынан 

емес, әлеуметтік қҧбылыс ретінде қарайтынын анықтады;  

- агиоантропонимдердің киелі ҧғым ретіндегі маңызының бәсеңдегені мәдени мҧраның бір 

бӛлігін жоғалту қаупін тудырады;  

- тҥркі халықтарында агиоантропонимдердің жҧмсалуын қолдайтындар кӛп, сондықтан тҥркі 

антропонимикасының маңызды элементі болып қала береді, тек, ӛскелең ҧрпақ пен қала тҧрғындары 

арасында білім беру және ақпараттық-тҥсіндіру жҧмыстарын жҥргізу қажет. 

Агиоантропонимдер мәдени-танымдық ақпаратты берудің маңызды қҧралы. 

Агиоантропонимдер тек тарихи ғана емес, сонымен бірге халықтың дҥниетанымын тҥсінуге 

кӛмектесетін философиялық мағынаны да қамтиды. Зерттеуде агиоантропонимдерге артылған 

семантикалық жҥк этномәдени, әлеуметтік мәдени, діни факторлармен тығыз байланыста 

қарастырылды. Бҧл зерттеу агиоантропонимдердің діни рухани танымынан бӛлек, қоғамның мәдени 

ерекшеліктерін, сенім жҥйесін және әлеуметтік қҧрылымын қалыптастыратын маңызды элемент 

екенін кӛрсетті. Қазіргі тҥркі халықтарында агиоантропонимдерді қабылдаудың негізгі аспектілерін, 

сондай-ақ олардың жаһандану мен әлеуметтік-саяси модернизация әсерінен ӛзгеру динамикасын 

анықтауға мҥмкіндік берді.  

Жасалған талдау агиоантропонимдердің тек тіл элементі ғана емес, сонымен бірге адамдардың 

ӛткен тарихымен байланысын сақтап, рухани қҧндылықтарын болашақ ҧрпаққа жеткізетін маңызды 

қҧрал екенін растайды.  

 

ПАЙДАЛАНЫЛҒАН ӘДЕБИЕТТЕР ТІЗІМІ 

 

1. Godri B. Yöresel Beğeni ve Kültürel Etkileşimin Ses Eğitimi Üzerindeki Etkisi: Yüksek Lisans Tezi. – 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 2014. –134 s.  

2. Жҧбанов Қ. Қазақ тілі жӛніндегі зерттеулер. – Алматы: Ғылым, 1999. – 409 б.  

3. Назаров Р.Р. Этнолингвистика: история и современность // Международная научно-практическая 

конференция «Лингвистика, лингводидактика, лингвокультурология: актуальные вопросы и 

перспективы исследования». Москва, 15 июня 2020 г. – М.: РГГУ, 2020. – С. 28–30.  

4. Мустафина Р.М. Представления, культы, обряды у казахов. – Алматы: Қазақ университеті, 1992. 

– 176 с. 

5. Керімбаева А. Қазақ тіліндегі сакралды атаулардың этнолингвистикалық сипаты: филол. ғыл. 

канд. ... автореф. – Алматы, 2007. – 25 б. 

6. Dîvân-ı Hikmet, Hoca Ahmed Yesevî / Editör: Mustafa Tatcı. – Ankara: Hoca Ahmet Yesevi 

Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi, 2017. – 496 s. 

.5991الاسًاء انسسًُ تدهُاخ وادػُح ػثذ انسلاو محمد تذوٌ. تىاسطح: ػثذ انسلاو محمد تذوٌ. تفاصُم انُشش: انقاهشج داس انًؼاسف  .7  



ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

185 

 
 
 
 
 

8. Köprülü M.F. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. – Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

1966. – 467 s. 

9. Kafesoğlu İ. Türk milli kültürü. – İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2019. – 447 s. 

10. Жанҧзақов Т. Қазақ есімдерінің тарихы: Лингвистикалық және тарихи-этнографиялық талдау. – 

Алматы: Ғылым, 1971. – 216 б.  

11. Игиликова С., Сҥйерқҧл Б. Қазақ ономастика кеңістігіндегі араб тілінен енген антропонимдердің 
теолингвистикалық ерекшеліктері // ҚазҦУ Хабаршысы, Филология сериясы. – 2018. – №170 (2). 

– Б. 168–178. 

12. Нуров М.Н. Бала ӛмірге келгенде істелетін әдептер. [Электронды ресурс]. URL: 

https://www.ihsan.kz/kk/articles/view/34 (қаралған кҥні 14.09.2024) 

13. Günay Ü., Güngör H. Türk Din Tarihi. – İstanbul: Laçin, 1998. – 537 s. 

14. Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK). [Elektronik kaynak]. URL: https://www.tuik.gov.tr/ (inceleme tarihi 

14.09.2024) 

15. Нҧртазина Н. Қазақ мәдениеті және ислам (тарихи-мәдениеттанулық зерттеу). – Алматы: Ӛнер, 

2002. – 208 б. 

16. Нуртазина Н.Д. Ислам в истории Казахстана: новые подходы и итоги изучения проблемы за 30-

летие Независимости (1991–2021) // Вестн. Каз. нац. ун-та. Сер. историч. – 2021. – №3(102). – С. 

3–11. 

17. Blainey G. A Short History of Christianity: Essentials of the Christian life. – SPCK, 2016. – 640 p. 

18. Ахметжанова Г. А., Баймусаева Б. Ш., Ниетбайтеги К. А. Антропонимы как хранители 

культурной информации //Филологические науки. Вопросы теории и практики. – 2012. – №. 7-2. 

– С. 30–33. 

 

REFERENCES 

 

1. Godri B. Yöresel Beğeni ve Kültürel Etkileşimin Ses Eğitimi Üzerindeki Etkisi [The effect of regional 

regard and cultural interaction on voice training]: Yüksek Lisans Tezi. – İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 

2014. –134 s. [in Turkish] 

2. Zhubanov Q. Qazaq tіlі zhonіndegі zertteuler [Studies on the Kazakh language]. – Almaty: Gylym, 

1999. – 409 b. [in Kazakh] 

3. Nazarov R.R. Etnolingvistika: istoria i sovremennost [Ethnolinguistics: history and modernity] // 

Mezhdunarodnaia nauchno-prakticheskaia konferencia «Lingvistika, lingvodidaktika, 

lingvokulturologia: aktualnye voprosy i perspektivy issledovania». Moskva, 15 iiunia 2020 g. – M.: 

RGGU, 2020. – S. 28–30. [in Russian] 

4. Mustafina R.M. Predstavlenia, kulty, obriady u kazahov [Representations, cults, rituals among the 

Kazakhs]. – Almaty: Qazaq universitetі, 1992. – 176 s. [in Russian] 

5. Kerіmbaeva A. Qazaq tіlіndegі sakraldy ataulardyn etnolingvistikalyq sipaty: filol. gyl. kand. ... avtoref. 

[Ethnolinguistic characteristics of sacred names in the Kazakh language: abstract]. – Almaty, 2007. – 

25 b. [in Kazakh] 

6. Dîvân-ı Hikmet, Hoca Ahmed Yesevî [Divan-i Hikmet, Hodja Ahmed Yesevi] / Editör: Mustafa Tatcı. 

– Ankara: Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi, 2017. – 496 s. [in Turkish] 

7. Abd al Salam Muhammad Badawi. al-Asma al-husna: Tajalliyat wa-adiyah [The Beautiful Names of 

God: Manifestations and Supplications]. – Cairo: Dar al-Ma'arif, 1990. [in Arabic] 

8. Köprülü M.F. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar [The First Sufis in Turkish Literature]. – Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1966. – 467 s. [in Turkish] 

9. Kafesoğlu İ. Türk milli kültürü [Turkish national culture]. – İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2019. – 447 s. 

[in Turkish] 

10. Zhanuzaqov T. Qazaq esіmderіnіn tarihy: Lingvistikalyq zhane tarihi-etnografialyq taldau [The history 

of Kazakh names: Linguistic and historical-ethnographic analysis]. – Almaty: Gylym, 1971. – 216 b. [in 

Kazakh] 

11. Igilikova S., Suierqul B. Qazaq onomastika kenіstіgіndegі arab tіlіnen engen antroponimderdіn 
teolingvistikalyq erekshelіkterі [Theolinguistic features of anthroponyms imported from Arabic in the 

https://www.ihsan.kz/kk/articles/view/34
https://www.tuik.gov.tr/


ЯСАУИ УНИВЕРСИТЕТІНІҢ ХАБАРШЫСЫ, №4 (138), 2025 
ISSN-p 2306-7365 

ISSN-e 2664-0686 
 

 

186 

 
 
 
 
 

Kazakh onomastics space] // QazUU Habarshysy, Filologia seriasy. – 2018. – №170 (2). – B. 168–178. 

[in Kazakh] 

12. Nurov M.N. Bala omіrge kelgende іsteletіn adepter. [Electronic resource]. URL: 

https://www.ihsan.kz/kk/articles/view/34 (date of access 14.09.2024) [in Kazakh] 

13. Günay Ü., Güngör H. Türk Din Tarihi [Turkish Religious History]. – İstanbul: Laçin, 1998. – 537 s. [in 

Turkish] 

14. Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) [Turkish Statistical Institute]. [Electronic resource]. URL: 

https://www.tuik.gov.tr/ (date of access 14.09.2024) [in Turkish] 

15. Nurtazina N. Qazaq madenietі zhane islam (tarihi-madeniettanulyq zertteu) [Kazakh culture and Islam 

(historical and cultural research)]. – Almaty: Oner, 2002. – 208 b. [in Kazakh] 

16. Nurtazina N.D. Islam v istorii Kazahstana: novye podhody i itogi izuchenia problemy za 30-letie 

Nezavisimosti (1991–2021) [Islam in the history of Kazakhstan: new approaches and results of studying 

the problem over the 30th anniversary of independence (1991–2021)] // Vestn. Kaz. nac. un-ta. Ser. 

istorich. – 2021. – №3(102). – S. 3–11. [in Russian] 

17. Blainey G. A Short History of Christianity: Essentials of the Christian life. – SPCK, 2016. – 640 p.  

18. Ahmetzhanova G.A., Baimusaeva B.Sh., Nietbaitegi K.A. Antroponimy kak hraniteli kulturnoi 

informacii [Anthroponyms as keepers of cultural information] // Filologicheskie nauki. Voprosy teorii i 

praktiki. – 2012. – №. 7-2. – S. 30-33. [in Russian] 

 

  


